
Pädagogik der Vielfalt 

Elisabeth Tuider 

 

„Vielfalt sind wir alle gemeinsam. Vielfalt ist nicht die Familie aus Afghanistan oder die Familie mit dem Down-
Syndrom-Kind, sondern Vielfalt sind wir eben alle, ist das Gesamte.“  

(Erzieherin, Begleitforschung „Diversity von Anfang an“, 2010) 

 

‚Vielfalt’, ‚Differenz’ und ‚Diversität’ avancierten in den letzten Jahren zu den Schlagworten 
der aktuellen Wissenschaftsdebatten, und auch der pädagogischen Diskussionen. Der 
Amsterdamer Vertrag, das Allgemeine Gleichbehandlungsgesetz1 sowie die 
Menschenrechtsdeklaration stellen dabei die rechtliche Basis zum Einklagen von 
Diskriminierungen und Benachteiligungen dar und sie weisen die Differenz- und 
Ungleichheitskategorien aus, aufgrund derer Benachteiligung oder Diskriminierung 
unterbunden werden soll, diese sind: Geschlecht, Sexuelle Orientierung, Alter, Behinderung, 
Religion, Herkunft / „Rasse“ / Nationalität. Über diese sechs sog. Kerndimensionen der Vielfalt 
hinaus gehend konstatieren Helma Lutz und Norbert Wenning 13 bipolare hierarchische 
Differenzlinien, die die Grundlage der Organisation moderner Gesellschaften bilden 
(Lutz/Wenning 2001, S. 20), u.a. zählen sie die Region (Nord/Süd, Westen/Rest) oder die 
Klassenzugehörigkeit (reich/arm, oben/unten) oder die Arbeit (bezahlt/unbezahlt, 
erwerbstätig/erwerbslos, beschäftigt/prekär) dazu. Diese Differenzlinien sind das Ergebnis 
sozialer Konstruktionen, sie sind miteinander verbunden bzw. verstärken sie sich gegenseitig 
und sie wirken auf der Ebene der sozioökonomischen, der politischen, rechtlichen, 
institutionellen und interaktionellen Positionierung (ebd.). Im Kontext des black feminism und 
der antirassistischen Politiken in den USA hat die Schwarze Rechtswissenschaftlerin Kimberlé 
Crenshaw bereits Ende der 1980er Jahre konstatiert, dass  die soziale, politische und rechtliche 
Marginalisierungen von Schwarzen Frauen als Zusammenstoß von Geschlecht und von ´race´ 
zu erfassen sei (Stichwort: Intersektionalität). 
Zu den Grundannahmen der heutigen Vielfalts Debatten zählen:  

- Differenzen – wie Geschlecht, Ethnizität/„Rasse“, Nationalität, Klasse/Schicht/Milieu, 
Sexualität, Behinderung – sind sozial konstruierte Tatsachen und gleichzeitig 
strukturierende Elemente von Diskursen, von gesellschaftlichen Machtverhältnissen, 
von sozialen Praktiken und Identitäten.  

- Diese Differenz- und Machtverhältnisse sind nicht universell sondern historisch und 
kontextspezifisch.  

- Verschiedene Differenz- und Machtverhältnisse greifen stets ineinander und sind 
miteinander verwoben.  

- Mittels Vielfaltsanalysen wird es möglich, das Zusammenspiel verschiedener Regime 
der Differenzierung, Normalisierung, Hierarchisierung, Grenzziehung und der 

                                                             
1 In Art. 3 des deutschen Grundgesetzes: „Gleichheit vor dem Gesetz“ heißt es:  „(1) Alle Menschen sind vor dem Gesetz gleich. (…) (3)  
Niemand darf wegen seines Geschlechts, seiner Abstammung, seiner Rasse, seiner Sprache, seiner Heimat und Herkunft, seines Glaubens,  
seiner religiösen oder politischen Anschauungen benachteiligt oder bevorzugt werden. Niemand darf wegen seiner Behinderung   
benachteiligt werden.“ Laut Artikel 13 des Amsterdamer Vertrages „… kann der Rat (….) Vorkehrungen treffen, um Diskriminierungen aus  
Gründen des Geschlechts, der Rasse, der ethnischen Herkunft, der Religion oder der Weltanschauung, einer Behinderung, des Alt ers oder  
der sexuellen Ausrichtung zu bekämpfen“. Und im  Allgemeine Gleichbehandlungsgesetz in Deutschland „§1: Ziel des Gesetzes ist,  
Benachteiligung aus Gründen der Rasse oder wegen der ethnischen Herkunft, des Geschlechts, der Religion oder Weltanschauung, einer  
Behinderung, des Alters oder der sexuellen Identität zu verhindern oder zu beseitigen.“ (vgl. Nathalie Schlenska: Instrumente wie  
Schutzpflichten, Beschwerdestellen) 
 



Ausschlüsse in den Blick zu nehmen (u.a. das Zusammenwirken von Sexismus, 
Rassismus, Heteronormativität, Klassismus und Behindertenfeindlichkeit). 

 
Vielfalt ist da 
Die Forschungsergebnisse der Sexualwissenschaft und die queer-studies zeigen deutlich, dass 
vielfältige Begehren, Sexualitäten und sexuelle Praktiken das sexuelle Leben (auch das von 
Jugendlichen) durchziehen (vgl. BZgA 2010; für die Soziale Arbeit vgl. dazu: Sozialmagazin 2014 
und 2015). Auch wenn an der Vorrangstellung der heterosexuellen Ehe nicht gerüttelt werden 
soll, und die eingetragene Lebenspartnerschaft (seit 2001) dieser nachgereiht ist, so hat die 
ehemals so prominent platzierte heterosexuelle, im Dienste der Fortpflanzung stehende 
Sexualität nur noch einen Platz im Spektrum der gelebten Vielfalt inne.2 An den Rändern des 
heteronormativen Begehrens – d.h. neben der selbstverständlichen Heterosexualität und der 
als ihr ‚Anderes’ thematisierten Homosexualität – finden sich polysexuell, multisexuell, 
pansexuell, fetischistische und BDSM-Beziehungen und Begehren.  
In Zusammenhang mit der Vielfalt des Begehrens wird in den letzten Jahren auch die Vielfalt 
und Uneindeutigkeit von Geschlecht (sex und gender) thematisiert. Denn die Formel: ‚Frau = 
biologisch weiblicher Köper + Begehren von Männern’3 geht nicht mehr auf. Es kann also nicht 
mehr selbstverständlich von einem körperlichen Geschlecht auf eine ´dementsprechende´ 
Identität und ein sexuelles Begehren des jeweils ‚anderen’ Geschlechts geschlossen werden. 
Vielmehr besetzen Drag Kings und Drag Queens, Cross-Dressers, FTMs4 und MTFs, Tunten, 
inter*, polysexuelle, trans*idente und trans*gender Menschen den Grenzbereich der 
(hetero)normativen5 Zweigeschlechtlichkeit.  
Außerdem zeigen die Erfahrungen aus Beratung, Therapie und Pädagogik, dass sexuelle und 
geschlechtliche – aber auch ethnische - Verortungen keine unveränderbaren Entitäten sind, 
sondern Brüche, Veränderungen und Entwicklungen immer auch bei sexuellen und 
vergeschlechtlichten Biographien mitgedacht werden müssen. Neben der jeweils präferierten 
Lebens-, Wohn- und Beziehungsform wird also zusehends auch das sexuelle Begehren mit 
einem individuellem Ablaufdatum versehen und sagt nur ‚zur Zeit’ etwas über einen 
Menschen aus.  
Auch die Stigmatisierung und Pathologisierung vielfältiger Sexualitäten habe sich im letzten 
zwei Jahrzehnten verändert, sodass der Sexualwissenschaftler Volkmar Sigusch konstatiert: 
„Sexuelle und geschlechtliche Empfindungsweisen, die früher der Heterosexualität, der 
Homosexualität oder der Perversion zugeschlagen worden sind, weil keine anderen Raster zu 
Verfügung standen, treten aus deren Bannkreis heraus, definieren und pluralisieren sich selbst 
als Lebensweise. Alte Krankheitsidentitäten wie Sadomasochismus oder Transsexualismus 
zerfallen und treten als Neosexualitäten oder Neogeschlechter auf den Plan.“ (Sigusch 2005: 
36)  
Dementsprechend richtet sich die Kritik an der bisherigen pädagogischen Theorie- und 
Praxisarbeit darauf, dass diese die Selbstverständlichkeit mit der jeder Mensch in eine 
Kategorie (z.B. „jung“ oder „arbeitslos“) gesteckt wird nicht reflektiert; Auch wenn in der 
pädagogischen Arbeit von „Mädchen“ und „Jungen“ gesprochen wird, dann wird deren 

                                                             
2 Zu bedenken bleibt dabei aber, dass es ist in Deutschland bis heute weder gesellschaftlich noch rechtlich möglich ist, das Geschlecht und 
Geschlechtermerkmale (u.a. den Namen) frei zu wählen und noch viel weniger, sich geschlechtsuneindeutig darzustellen (Plett 2002; Klöppel 
2002). 
3 Und vice versa die Formel „Mann = biologisch männlicher Körper + Begehren von Frauen“;  
4 FTMs, female to males, und MTFs, male to females, beschreiben die jeweilige Richtung des Geschlechtswechsels im Rahmen von 
Transsexualität. Inwieweit mit diesem Geschlechtswechsel die Veränderung des Körpers einhergeht, hängt von der individuellen 
Positionierung als auch von den gesetzlichen Möglichkeiten des jeweiligen Landes ab. Vgl. dazu Hechler 2015. 
5 Mit ihrem Konzept der Heteronormativität macht Judith Butler (1995) deutlich, dass die vorherrschende Vorstellung von Sexualität auf der 
Annahme von zwei sich ausschließenden Geschlechtern und deren wechselseitigem Begehren beruht. Sexualität ist demzufolge auch binär 
codiert, wobei Heterosexualität als gesellschaftliche Norm ihr Anderes – die Homosexualität – braucht, um sich als Norm zu etablieren.   



Existenz nicht nur unterstellt, sondern auch hergestellt. Pädagogische Identitätsarbeit stärkte 
als kompensierende Defizitpädagogik jedoch genau diese hierarchische Zweiteilung. In der 
additiven Bearbeitung von zuerst Sexualität und danach Homosexualität wird eine 
heterosexuelle Normalität und die homosexuelle Spezifität wiederholt. 
Die Forderung nach „Toleranz“, „Akzeptanz“ und „Integration“ basiert auf einem 
Identitätsansatz, der sich auf ein Gegenüber bezieht und von dessen sog.  Minderheitenstatus 
ausgeht. Doch Zymunt Bauman folgend ist es die Forderung nach Toleranz von Minderheiten 
nicht genug, vielmehr wird damit die Hegemonie einer vermeintlich Mehrheit nur bestätigt: 
„Es gibt keine Solidarität ohne die Toleranz für die Andersheit des Anderen. Aber Toleranz ist 
nicht die hinreichende Bedingung für Solidarität. Zwar kann man sich nicht vorstellen, dass 
eine Grausamkeit im Namen der Toleranz begangen wird; aber es gibt viele Grausamkeiten, 
die sich leichter begehen lassen, weil Toleranz ´ein erhabenes Desinteresse´ nährt. (Bauman 
2005 in Sielert 2015)  
 
Vielfalt und die Pädagogik 
Vielfalt als (pädagogisches) Konzept kann vor dem Hintergrund dieser Überlegungen nicht bei 
einer Bearbeitung des Themas „(Hetero)Sexualität + Homosexualität“ oder „Geschlecht = 
Männer & Frauen“ stehen bleiben, sondern steht vielmehr vor der Herausforderung, die 
verschiedenen Dimensionen von Differenzverhältnissen zusammenzudenken.  
In einem ersten Schritt ist also mit der Diskussion von Diversity der Abschied  von einer 
zentralen Differenzachse, z.B. Mann/Frau, und einer vordergründigen Art der Bearbeitung von 
Diskriminierung verbunden. Nicht um eine additive Aneinanderreihung und Bearbeitung von 
statisch gesetzten Differenzen, sondern stattdessen um das gleichzeitige Zusammendenken 
verschiedener machtvoller Differenzachsen geht es bei Diversityansätzen. So gerät sowohl die 
Vielschichtigkeit von Erfahrungen als auch die Positionierung am Schnittpunkt (intersection) 
verschiedener Kategorien in den Blick.  
In einem zweiten Schritt ist mit Diversity - durchaus nicht von allen AutorInnen gleich gesehen 
und gewichtet - auch das grundsätzliche Infragestellen jeglicher eindeutiger und 
unveränderbarer identitärer Positionierung verbunden. Dabei fokussieren konstruktivistische 
Analysen einerseits gesellschaftliche Normierungsprozesse und arbeiten heraus, wie sich 
durch die Herstellung sog. ‚unbrauchbarer’ Subjekte Normalität erst konstituiert. Andererseits 
wird in dekonstruktivistischen Debatten (vgl. v.a. Derrida 1986) die Koppelung von Differenzen 
und ihrer inhärenten Hierarchien kritisiert. Gegen die Tendenz der Vereindeutigung werden 
gerade jene Erfahrungen fokussiert, die die klaren Grenzen von Geschlecht und Sexualität 
überschreiten. Im Mittelpunkt steht die Besetzung der uneindeutigen Grenz- und 
Zwischenräume sowie der Verschiebung und Neudeutung von dualen Positionen.  
Mehr als eine theoretische Positionierung und empirische Analyse fordert Vielfalt in der 
Sozialen Arbeit zu einer Reflexion der eigenen Haltung heraus: Was ist für mich, für meine 
Arbeit und für mein Team bzw. meine Organisation Vielfalt? Was ist meine/unsere 
pädagogische Haltung zu Vielfalt? Welche Konsequenzen ergeben sich für das konkrete 
pädagogische Handeln aus den Vielfalts Debatten? 
Zur Beantwortung dieser Fragen ist es wichtig zur Kenntnis zu nehmen, dass Vielfalt 
unterschiedlich konzeptualisiert werden kann, als:  

a.) Differenz oder Unterschiedlichkeit, deren Thematisierung dazu führt Vielfalt als 
Ressource und Potenzial anzuerkennen 

b.) Vielfalt als Querschnittsthema, das quer zu allen Themen der pädagogischen und 
sozialen Arbeit liegt, zu behandeln 



c.) Vielfalt und Differenzen in Zusammenhang mit Macht und Herrschaftsverhältnissen 
(„matrix of domination“) zu sehen, und deren Berarbeitung als Ungleichheit(en) und 
Diskriminierung(en) voran zu treiben.  

Je nachdem wie Vielfalt also konzipiert wird, richtet sich auch das pädagogische Handeln 
entweder auf eine additive Referenz d.h. darauf, unterschiedliche diskriminierungsrelevante 
Kategorien zu bearbeiten, also zuerst Geschlecht, dann Nationalität, dann Behinderung, 
dann…. oder auf die Bearbeitung der intersektionell verschränkten machtvollen 
Differenzverhältnisse, d.h. auf die wechselseitige Durchdringung von Rassismus, Sexismus, 
Klassismus, Behindertenfeindlichkeit, Antisemitismus und Homo/Trans*feindlichkeit.  
 
„Diversity Education“  
Unter Diversity Education werden nun entsprechend der theoretischen Debatten zu 
Intersektionalität und Diversity in einem ersten Schritt jegliche monolithische Reflexionen und 
Bearbeitungen – z.B. von Geschlecht in der Mädchen- und Jungenarbeit, von Nationalität und 
Ethnizität in der Interkulturellen oder Anti-Rassistischen Arbeit, von Sexualität in der 
Sexualpädagogik – zurückgewiesen und statt dessen die Verbindung bzw. Kreuzung 
verschiedener machtvoller Differenzen fokussiert.6 Bereits Mitte der 1990er Jahre hat 
Annedore Prengel (1995) unter Bezugnahme auf die anerkennungsphilosophischen Arbeiten 
Axel Honneths drei bis dahin getrennte pädagogische Bereiche zusammengebracht: die 
integrative, die feministische und die interkulturelle Pädagogik. Den pädagogischen Blick auf 
einzelne Merkmale – wie z.B. auf ´Mädchen´, oder auf ´Homosexuelle´, oder auf 
´Arbeiterkinder´ – der Sonderpädagogiken verlassend, thematisiert Diversity Education die 
wechselseitige Verschränkung von unterschiedlichen Macht- und Differenzverhältnissen und 
fragt, wie diese konzeptionell und handlungsleitend in der Sozialpädagogik berücksichtig 
werden können.  
Diversity Education…. 

- geht von einer existierenden Vielfalt aus 
- thematisiert und reflektiert gesellschaftliche Normen, Normalitäten und 

Identitätszwänge, d.h. hinterfragt Selbstverständlichkeiten  
- macht Macht- und Herrschaftsverhältnissen bewusst 
- denkt verschiedene machtvolle Differenz- und Diskriminierungsachsen zusammen  
- arbeitet die Potenziale ebenso wie die Spannungsfelder gegenwärtiger Pluralität 

heraus 
- zielt auf eine lebendige Erfahrbarkeit von Vielfalt 
- stellt Anti-Diskriminierung, Menschenrechte, Chancengleichheit und Anti-Rassismus in 

den Mittelpunkt  
- schafft Gesprächsräume, um über verschiedene Lebensformen, Geschlechter, 

Sexualitäten und Beziehungen, aber auch um über sexuelle Normen, 
Diskriminierungen, Grenzüberschreitungen und Nein-Sagen zu reden 

 
Diversity Education hinterfragt soziale und kulturelle Normen und thematisiert den 
gesellschaftlichen Umgang mit dem „Anders-Sein“. Dem Handeln gemäß einem Diversity-
Ansatz liegt also eine Macht- und Differenzperspektive zugrunde und weniger eine Defizit- 
oder Minderheitenperspektive. Demnach geht es auch nicht nur darum, Rechte für 
diskriminierte Minderheiten einzufordern, sondern vielmehr um das Thematisieren und 
Reflektieren von gesellschaftlichen Normen, Normalitäten und Identitätszwängen, um das 

                                                             
6 Zur Geschichte der Diversitätsbewussten Sozialpädagogik vergl. die ausführlichen Darstellungen von Rudolf Leiprecht 2011.  



Bewusstmachen von Macht- und Herrschaftsverhältnissen und das Verwirren von 
Selbstverständlichkeiten mit dem Ziel einer lebendigen Erfahrbarkeit von Vielfalt. 
Diversity Education will so den Blick für Machtverhältnisse, Diskriminierungen und 
Ausgrenzungen schärfen und im Zuge dessen die verschiedenen Formen von 
Diskriminierungen – Sexismus, Homophobie, Rassismus, Antisemitismus, Transphobie, 
Behindertenfeindlichkeit – thematisieren. Neben dem Erkennen und Beschreiben von 
Ausgrenzungsmechanismen zielt es auch auf die grundsätzliche Gleichberechtigung und 
Gleichwertigkeit im Sinne der Menschenrechte. 

Das Motto „Vielfalt bereichert“ der Berliner Initiative KomBi unterstreicht, so Anne Thiemann 
und Thomas Kugler, „die Vision einer diskriminierungsfreien Gesellschaft, die gelernt hat, 
Vielfalt als bereichernd und nicht als bedrohlich zu erleben“ (2004: 159). Denn bei aller 
Bereichung durch Diversität, kann Vielfalt auch Angst hervorrufen, da die darin thematisierte 
Komplexität überfordert und/oder Vertrautes in Frage stellt sowie bisher gut funktionierende 
Bewältigungsstrategien ineffizient werden lässt.  
Wenn die „Vielfalt wertschätzend von der Vielfalt aus“ (Hartmann 2004: 30) gedacht wird, 
wird es möglich, Freude an der Vielfalt zu finden und sich durch die Verortung im 
Verschiedenen lebendig zu fühlen (vgl. ebd.). Letztendlich steht Diversity Education für ein 
Bemühen um ein hohes Maß an Respekt und Anerkennung der Würde des Einzelnen. 
 
 

Literatur:  
Butler, Judith (1995): Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Frankfurt/Main. 
BZgA (2010): Jugendsexualität 2010. URL: http://publikationen.sexualaufklaerung.de/cgi-sub/fetch.php?id=660 

Derrida, Jaques (1986): Positionen. Gespräche mit Henri Rose, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy 
Scarpettea. Wien.  

Hartmann, Jutta (2004): Dynamisierungen in der Triade Geschlecht – Sexualität – Lebensform: dekonstruktive 
Perspektiven und alltägliches Veränderungshandeln in der Pädagogik, in: Timmermanns, Stefan/Tuider, 
Elisabeth/Sielert, Uwe 2004: Sexualpädagogik weiter denken. Postmoderne Entgrenzungen und pädagogische 
Orientierungsversuche. Weinheim/München, 59-78. 

Hechler, Andreas (2015): Intergeschlechtlichkeit in Bildung, Pädagogik und Sozialer Arbeit. In: BMFSFJ (Hg.): 
Geschlechtliche Vielfalt. Begrifflichkeiten, Definitionen und disziplinäre Zugänge zu Trans- und 
Intergeschlechtlichkeiten. Begleitforschung zur Interministeriellen Arbeitsgruppe Inter- & Transsexualität. 
Berlin, S. 61-74. 

Klöppel, Ulrike (2002): XX0XY ungelöst. Störungsszenarien in der Dramaturgie der zweigeschlechtlichen Ordnung, 
in: polymorph (Hg.): (K)ein Geschlecht oder viele? Transgender in politischer Perspektive. Berlin, 153-180. 

Leiprecht, R. (2011): Auf dem langen Weg zu einer diversitätsbewussten Sozialpädagogik. In: ders. (Hrsg.): 
Diversitätsbewusste Soziale Arbeit. Schwalbach: Wochenschau Verlag, S. 15-44.  

Lutz, Helma / Wenning, Norbert (2001): Differenzen über Differenz – Einführung in die Debatten, in: dies.: (Hg.): 
Unterschiedlich verschieden. Differenz in der Erziehungswissenschaft,  Opladen, 11-24. 

Prengel, Annedore (1995): Pädagogik der Vielfalt: Verschiedenheit und Gleichberechtigung in Interkultureller, 
Feministischer und Integrativer Pädagogik, Opladen. 

Plett, Konstanze (2002): Intersexualität aus rechtlicher Perspektive. Gedanken über „Rasse“, Transgender und 
Marginalisierung, in: polymorph (Hg.): (K)ein Geschlecht oder viele? Transgender in politischer Perspektive. 
Berlin, 31-42. 

Sigusch, Volkmar (2005): Neosexualitäten. Über den kulturellen Wandel von Liebe und Perversion. Frankfurt 
a.M.: Campus. 

Sielert, Uwe (2015): Sexuelle Identität und (Sexual)Pädagogik der Vielfalt zwischen Toleranz und Anerkennung. 
Vortrag beim Fachtag „Vom Ende der Toleranz. Die neue Prüderie. 08.08.2015, HAW Hamburg. URL:  
http://www.aidshilfe-hamburg.de/fileadmin/media/documents/Fachtag_Doku_Komplett.pdf 

Sozialmagazin Sexualpädagogik, Heft 1/2 2015. Hrsg: Kotthaus, Jochem/Klein, Alexandra/Tuider, Elisabeth. 
Sozialmagazin (2014): Queerfeldein durch die Soziale Arbeit, Heft 3/4 2014. Hrsg: Tuider, Elisabeth / Busche, 

Mart.  

http://www.dissens.de/de/dokumente/pubs/hechler-intergeschlechtlichkei-in-bildung-paedagogik-und-sozialer-arbeit.pdf
http://www.bmfsfj.de/RedaktionBMFSFJ/Broschuerenstelle/Pdf-Anlagen/Geschlechtliche-Vielfalt,property=pdf,bereich=bmfsfj,sprache=de,rwb=true.pdf
http://www.aidshilfe-hamburg.de/fileadmin/media/documents/Fachtag_Doku_Komplett.pdf


Thiemann, Anne / Kugler, Thomas (2004): Vielfalt bereichert. Diversity in der pädagogischen Arbeit mit Kindern 
und Jugendlichen. In: Hartmann, Jutta (Hg.): Grenzverwischungen. Vielfältige Lebensweisen im Gender-, 
Sexualitäts- und Generationendiskurs. Innsbruck, 153-166. 

Timmermanns, Stefan/Tuider, Elisabeth/Sielert, Uwe (Hg.) (2004): Sexualpädagogik weiter denken. Postmoderne 
Entgrenzungen und pädagogische Orientierungsversuche. Weinheim/München. 


